

## The Ouarterly Journal of Lisān-i mubīn

(Research in Arabic language and literature)

Print ISSN: 2355-8002 Online ISSN: 2676-3516



## Metaphorical Blends of Love in the Book Figh Al-Eshq [Understanding of Love] by Youssef Zidan: Fauconnier and Turner Conceptual Blending **Theory**

Tayyebe Fathi Iranshahi<sup>1</sup>, Shirin Pourebrahim<sup>2</sup>, Sevyed Mahmoud Mirzaee Al-Hoseini\* <sup>3</sup>

- <sup>1</sup> Graduate phd Student. Arabic Language and Literature Department, Lorestan University.
- <sup>2</sup> Associate Professor, Linguistics Department, Payame Noor University, Tehran Iran.
- <sup>3</sup> Associate Professor, Arabic Language and Literature Department, Lorestan University.

#### **Article Info**

#### **ABSTRACT**

# **Article type:**

Research Article

Received: 01/12/2023 Accepted: 23/01/2024 Conceptual Blending Theory of Fauconnier and Turner (1992), in Cognitive Semantics, includes explanations for Conceptual Metaphors too. Accordingly, CM is the result of CB. Since the construction of LOVE metaphors in mystic texts involve complicated processes and requires semantic justification, this investigation aims at analysis of CM of LOVE in the book Figh Al- Eshq by Youssef Zidan, a famous Egyptian novelist. The results show that the author has selected input spaces including FIRE, FOOD, WATER, LIGHT, PLANT and FETUS to conceptualize mystic LOVE, because they have conceptual potentiality to simulate mystic LOVE and some of its related components through vital relation of analogy. The mental spaces of LOVE in one domain (i.e. Target) and the above sources spaces (i.e. Sources) are compressed and combined in another new space called the Blend. There are Generic spaces containing action, cause, change, motion etc. which manage the relation of input spaces. The selection of input spaces is based on background knowledge and situational-cultural context of the conceptualizer. Through this metaphorical integration, certain components such as the dynamics of love, its transformation, movement, suffering, joy, its knowledge are projected onto the blended space, and some other components, such as the characteristics of the beloved, remain floating. It seems that Zidan mostly focuses on the representation of love and the states of love. In the completion stage, the audience's knowledge of mystical love helps him to fill out the semantic gaps, so the meaning can be fully run in the discourse situations.

Keywords: Cognitive Semantics, Conceptual Blending Theory, Fauconnier and Turner, Love, Youssef Zidan, Figh Al-Eshq.

Cite this article: Fathi Iranshahi, Tayyebe., Pourebrahim, Shirin., Mirzaee Al-Hoseini, Seyyed Mahmoud (2024) Metaphorical Blends of Love in the Book Figh Al-Eshq [Understanding of Love] by Youssef Zidan: Fauconnier and Turner Conceptual Blending Theory., Vol. 16, New Series, No.55, Spring 2024: pages:1-24.

DOI:10.30479/lm.2024.18361.3498



© The Author(s).

Publisher: Imam Khomeini International University

\* Corresponding Author: mirzaei.m@lu.ac.ir



#### فصلنامه علمي لسان مبين

(پژوهش زبان و ادب عربی) شاپای چاپی: ۸۰۰۲-۲۳۵۵

ساپای الکترونیکی: ۲۲۷۲–۳۵۱۳ شاپای الکترونیکی



# بررسی آمیختگی استعاری «عشق» در کتاب «فقهالعشق» اثر یوسف زیدان (براساس نظریهٔ فوکونیه و ترنر)

طيبه فتحى ايرانشاهي '، شيرين پورابراهيم '، سيد محمود ميرزايي الحسيني ""

ا دکترای زبان و ادبیات عربی، دانشگاه لرستان، خرم آباد، ایران.

۲ دانشیار گروه زبانشناسی، دانشگاه پیامنور، تهران، ایران

" دانشیار گروه زبان و ادبیات عربی، دانشگاه لرستان، خرمآباد، ایران.

| چکیده                                                                                            | اطلاعات<br>مقاله |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| یکی از نظریات معناشناسی شناختی، نظریهٔ آمیختگی مفهومی فوکونیه و ترنر (۱۹۹۲) است که تبیین         | نوع مقاله:       |
| جنبههایی از استعارهٔ مفهومی را نیز دربر میگیرد. برایناساس استعارهٔ مفهومی حاصل نوعی آمیختگی      | مقاله            |
| مفهومی است. با توجه به اینکه شکلگیری استعارههای عشق در متون عرفانی فرایندی پیچیده و نیازمند      | پژوهش <i>ی</i>   |
| تبیین معنایی است، جستار حاضر به تحلیل آمیختگیهای مفهومی استعاریِ مفهوم عشق در کتاب               |                  |
| «فقهالعشق» اثر یوسف زیدان (نویسنده و رماننویس مشهور مصری) در چارچوب نظریهٔ آمیختگی               | دريافت:          |
| مفهومی میپردازد. نتایج تحقیق نشان میدهد که در فقهالعشق، نویسنده فضاهای دروندادی آتش، غذا،        | 18.1/11/17       |
| آب، نور، و گیاه را به دلیل پتانسیل مفهومی در شبیهسازی عشق عرفانی، انتخاب کرده تا با رابطهٔ حیاتی | پذیرش:           |
| قیاس ابعاد مورد نظر عشق را مفهومسازی و منتقل کند. فضاهای ذهنی متعلق به مفهوم عشق در مقصد         | 18.7/11/0        |
| با مؤلفههای موجود در دروندادهای مبدأ آتش، غذا، آب، نور و گیاه انگیخته و فشرده و ترکیب شده        |                  |
| است. فضاهای عام حاوی کنش، علیت، تغییر، حرکت و غیره نقش مدیریت این دو فضا را عهدهدار              |                  |
| هستند. انتخاب فضاهای چندگانهٔ مذکور مبتنیبر دانش پسزمینهای و بافت موقعیتی و فرهنگی مفهومساز      |                  |
| است. در این امتزاج استعاری، مؤلفههای خاصی چون پویایی عشق، تحول، حرکت، رنج، شادی، شناخت           |                  |
| بر فضای آمیخته فرافکنی میشود؛ اما برخی مؤلفههای دیگر چون ویژگیهای معشوق، شناور میمانند           |                  |
| و به فضاهای آمیخته وارد نمیشوند. در مرحلهٔ تکمیل، دانش مخاطب از عشق عرفانی به تکمیل خلأهای       |                  |
| معنایی کمک میکند تا در موقعیتهای گفتمانی معنا بهطور کامل برساخته و اجرا شود.                     |                  |
| كلمات كلیدی: معناشناسی شناختی، اَمیختگی مفهومی، فوكونیه و ترنر، عشق، یوسف زیدان، فقهالعشق.       |                  |

استناد: فتحی ایرانشاهی، طیبه؛ پور ابراهیم، شیرین؛ میرزایی الحسینی، سید محمود (۱٤۰۳). بررسی آمیختگی استعاری «عشق» در کتاب «فقهالعشق» اثر یوسف زیدان (براساس نظریهٔ فوکونیه و ترنر)، سال شانزدهم، دوره جدید، شماره.پنجاه و پنجم، بهار۱۳۰۳: ۲۶-۱.

DOI: 10.30479/lm.2024.18361.3498



ناشر: دانشگاه بینالمللی امام خمینی (ره) حق مؤلف © نویسندگان.

#### ١.مقدمه

ساخت و ماهیت معنی از دغدغههای برخی رشتههای علوم انسانی بوده و هست. بررسی های شناختی در حوزهٔ معنیشناسی در پژوهشهای زبانی جدید، یکی از زمینههای رایج در بررسی آثار ادبی و پی بردن به مفاهیم عمیق آنها است (اسودی و آزمون علی آباد،۱٤۰۲: ۱). در معنیشناسی زبان، مسئلهٔ شکل گیری و تولید و درک معنی باعث ایجاد رویکردهای مختلفی شده که جدیدترین آن رویکرد شناختی به معنی زبانی است. در این میان نظریهٔ استعارهٔ مفهومی، به بررسی معانی استعاری در زبان از دید شناختی می پردازد و نظریهٔ آمیختگی مفهومی نیز در تلاش گستردهتری برای فهم معنیسازی در زبان، اعم از استعاری یا غیراستعاری است و بخشهایی از تحلیلهای آن استعارهٔ مفهومی را نیز دربر می گیرد. استعارهٔ مفهومی یا غیراستعاری است که اندیشهٔ بشر را اساسی ترین سازوکار شناختی است که برآمده از آرای لیکاف و جانسون (۱۹۸۰) است که اندیشهٔ بشر را منظر شناختی استعارهٔ مفهومی حاصل انطباق یک حوزهٔ مفهومی با عینیت بالا بر روی حوزهٔ مفهومی با عینیت کمتر است، طوری که اولی یا مبدأ به درک دومی یا مقصد کمک می کند. «یک نگاشت هرگاه فعال شود، ممکن است بر ساختار دانش مربوط به یک قلمروی مبدأ بدیع اعمال شود و ساختار دانش یک قلمروی مقصد و متناظر را تعریف کند.» (لیکاف، ۱۳۹۰: ۱۵۰). بنابراین در سازوکار ذهنی استعاره با یک

باتوجه به پیچیدگیهای ذهن بشر، فوکونیه و ترنر تلفیق و آمیختگی مفهومی را بهعنوان مدلی وسیعتر و جامع تر از انگارهٔ استعارهٔ مفهومی لیکاف و جانسون مطرح کردند که شکلگیری مفاهیم پیچیده تر را نیز تبیین میکند و از استعارهٔ دو حوزهای فراتر میرود. فوکونیه و ترنر فضای شبکهای را برای ذهن بشر مطرح کردند. تلفیق مفهومی که آمیزش یا ادغام ذهنی نیز خوانده می شود، عملیات ذهنی خاصی است که ویژگیهای ساختاری و پویای آن در بسیاری از حوزههای اندیشه و رفتار مانند استعاره و مجاز بهکار بسته می شود (ترنر و فوکونیه، ۱۳۹۹: ۲۲۳). طبق این نظریه، ساخت معنا، فرایندی است که اساساً و ماهیتاً مفهومی است و شامل دو مرحله می شود: ۱) ساختن فضاهای ذهنی و ۲) ایجاد نگاشت بین فضاهای ذهنی ایجاد شده. (فوکونیه و ترنر به نقل از روشن و اردبیلی،۱۳۹۰: ۱۲۷). در انگاره پیشنهادی فوکونیه و ترنر که در اینجا چارچوب تحلیل را تشکیل می دهد، چهار فضای ذهنی نقش دارند «شامل یک فضای عام، دو فضای درونداد و یک فضای آمیخته.» (اونز، ۱۳۹۸: ۱۲۷). فرایندهای انتخاب، تکمیل و گسترش یا اجرا عملیات ساخت معنی را کنترل می کنند.

مفهوم عشق از مفاهیم عاطفی مهم در پژوهشهای استعاره است. در مفهوم سازی عشق، سازو کارهای مختلفی از جمله استعاره و مجاز دخیلند. این مفهوم در معانی مختلف خود (افلاطونی و رمانتیک) نیازمند

فضاهای ذهنی و مفاهیم عینی است تا بتواند ساخته و درک شود. موقعیت یا بافت موقعیتی تأثیر زیادی بر این مفهومسازی دارد. یکی از این بافتها، بافت فرهنگی عرفان و تصوف است.

عشق در آثار عرفان و تصوف، مفهومی به مراتب پیچیده تر از عشق در زبان و تفکر عادی است. یوسف زیدان یکی از نویسندگان و رمان نویسان مشهور مصری است که می توان گفت در حوزهٔ تصوف و عرفان نیز آثار و پژوهشهای زیادی دارد؛ یکی از آثار وی کتاب «فقه العشق» است. از آنجا که در این کتاب از یک سو استعارههای بدیع و زیبای فراوانی در مقوله عشق به کار رفته است و از منظر نظریه آمیختگی مفهومی قابلیت طرح دارد و از سوی دیگر خواننده با انواع عشق و دیدگاه عرفانی نویسنده آشنا خواهد شد و شکل گیری معنای این مفهوم سهل و ممتنع به کمک نظریه آمیختگی مفهومی تبیین شده است؛ لذا انجام چنین پژوهشی لازم و ضروری به نظر می رسد. هدف این مقاله بررسی نحوه مفهوم سازی عشق در اثر مذکور به عنوان یک اثر عرفانی است. برای این منظور از انگارهٔ فوکونیه و ترنر استفاده شده است تا جزئیات معنی سازی استعاری مشخص تر شود. بنابراین پژوهشگران در مقاله حاضر در پی دستیابی به پاسخ دو سؤال زیر هستند:

بر اساس نظریه آمیختگی مفهومی، معنی عشق در اثر یوسف زیدان چگونه خلق میشود؟ کدام مؤلفهٔ موجود در این مفهومسازی، باعث تمایز عشق عارفانه و عشق عادی میشود؟

### ۱-۱. پیشینهٔ پژوهش

پژوهشهای اندکی در چهارچوب نظریه آمیختگی مفهومی در زبان عربی انجام شده است که اغلب منحصر به قرآن کریم و متون دینی اند؛ بااین و جود به مواردی از پژوهشهای نوشته شده اشاره می شود:

مقاله «بررسی زبانشناختی ساختار معنایی نمونههایی از آیات قرآن بر پایهٔ نظریهٔ آمیختگی مفهومی» غلام حسن اروکی و الخاص ویسی (۱۳۹۳) نمونهای است که نویسندگان به روش توصیفی – تحلیلی آیات قرآن کریم را براساس نظریه آمیختگی مفهومی مورد بررسی قرار داده اند. نتایج پژوهش نشان می دهد زمینهٔ ادراک مفاهیم نوین و نهفته در ورای ساختار ظاهری آیات قرآن، با استفاده از انگارهٔ چند فضایی قابل دستیابی است.

در باب دیگر متون عربی می توان به مقالهٔ «آمیزش مفهومیِ «مرگ» در نمونههایی از شعر جاهای براساس نظریهٔ آمیختگی مفهومی با الگوی چهار فضایی فوکونیه و ترنر» از فرزانه حاجی قاسمی و مهدی عابدی جزینی (۱۳۹۸)، اشاره داشت. پژوهشگران در این مقاله، در چهار چوب نظریه «چهار الگویی فضای ذهنی» فوکونیه و ترنر به دنبال پاسخ گویی به سؤال چگونگی تصویرسازی و آفرینش آمیزههای مفهومی «مرگ» در دوران جاهلی هستند، به این منظور به تحلیل ابیات مرتبط با این موضوع نزد شعرای عصر جاهلی پرداخته اند. نتایج تحقیق نشان می دهد آمیختگی مفاهیم ذهنی در شبکههای معناشناختی پیشرفته،

بیانگر ذهن خلاق شعرای جاهلی است که با کمک محیط پیرامون خود توانستهاند، فضایی تازه و جدید ایجاد کنند و کاربست آمیزههای مفهومی این امکان را به خواننده داده است تا با نگاهی نو مؤلفههای شناختی را در شعر جاهلی دریابد.

در زبان فارسی نیز پژوهشهای زیادی انجام شده است؛ از جمله، مقالهٔ «استعاره و آمیختگی مفهومی در تحلیل انتقادی گفتمان کارتونهای سیاسی ایران» از شادی انصاریان و نگار داوری اردکانی (۱٤۰۱). نویسندگان هدف پژوهش خود را ارزیابی نقش و اهمیت استعاره و آمیختگی مفهومی در تحلیل انتقادی گفتمان کارتونهای سیاسی میدانند تا تبیین شود در این نوع کارتونها چگونه جنبههای شناختی، ارتباطی و گفتمانی استعارهها با هم در تعامل اند. نتایج پژوهش نشان میدهد که تجلی استعارهٔ «برجام بیمار است» که برگرفته از سخنرانی حسن روحانی است، موجب شکل گیری تناظرهای مفهومی متعددی بین دو فضای مفهومی «اتاق عمل» و «توافق برجام» در کارتون می شود و کارکرد استدلالی این استعاره به خوبی تصمیم ایران برای کاهش تعهدات برجامی را موجه می سازد.

همچنین در موضوع مفهوم «عشق» پژوهشهای زیادی صورت گرفته که غالب آنها در چهارچوب استعارهٔ مفهومی انجامشدهاند و در باب نظریه آمیختگی مفهومی می توان به مقالهٔ «آمیزهٔ جنگ و شکار و عشق در غزلیات سعدی با تکیه بر نظریهٔ «فوکونیه» و «ترنر»» از مرضیه اصغرنژاد و نسرین فقیهملکمرزبان (۱۳۹۵)، پژوهشگران تأکید می کنند که در غزلیات سعدی جنگ و شکار به عنوان حوزه درونداد برای عشق هستند و نظریه آمیزهٔ مفهومی به عنوان ابزاری کارآمد در درک چگونگی تعامل نظام مفهومی به کار گرفته می شود.

در باب آثار یوسف زیدان می توان به پژوهش های ذیل اشاره کرد:

پایاننامهٔ دورهٔ کارشناسی ارشد، با موضوع «بررسی موضوعی رمان عزازیل یوسف زیدان» توسط سمیهسادات حسینی (۱۳۹۰) انجام شده است.

مقاله «نشانه شناسی ارتباطات غیر کلامی در رمان «النبطی» اثر یوسف زیدان» از باوان پوری و همکاران (۱۳۹۹)، با روش توصیفی – تحلیلی، به بررسی نشانه شناسی ارتباطات غیر کلامی در این رمان پرداخته اند. نتایج پژوهش نشان می دهد که نویسنده در قالب حوزه های معنایی مختلف مانند: محبت و مهربانی، ترس، شادمانی و خوشحالی، حیرت و تعجب و ... از دال های مختلف برای بیان مدلول های متنوع بهره برده و با این روش قدرت خویش را در استفاده از ارتباطات غیر کلامی نشان داده است.

با توجه به بررسی های به عمل آمده، تا کنون پژوهشی در حوزه بررسی «عشق» از دیدگاه شاعران و ادبای عربزبان و به ویژه یوسف زیدان صاحب کتاب «فقه العشق» از منظر نظریه آمیختگی مفهومی صورت

نگرفته است. وجه تمایز این پژوهش، تمرکز بر روی اندیشه یوسف زیدان و تحلیل آمیختگی استعاری عشق بر اساس نظریه فوکونیه و ترنر است که در این مورد پژوهشی یافت نشده است.

#### ۲. بحث و بررسی

#### ۱-۲. استعاره و آمیختگی مفهومی

معناشناسی شناختی، از شاخههای اصلی زبانشناسی شناختی بوده که به تحلیل معنا برپایهٔ شناخت می پردازد (مظفری و همکاران، ۱۳۹۹: ٤١). در سال ۱۹۸۰، نظریهٔ استعارهٔ مفهومی لیکاف و جانسون برای نخستین بار استعاره را در چارچوبی شناختی و بهعنوان سازوکاری ذهنی ارائه کرد. استعاره، در زبان عادی و ادبی، و نیز در بازنمایی غیرزبانی مثل هنر، رابطهایست که مفاهیم انتزاعی را به کمک مفاهیم عینی مفهومسازی میکند. «یس از دهه ۱۹۹۰ در علومشناختی، استعارهها بهمثابهٔ شبکههای نورونی، ماهیتی کاملاً پذیرفته شده یافتند» (افراشی، ۱۳۹۷: ۳). فوکونیه و ترنر (۱۹۹۶) معتقدند که بحث استعارهٔ مفهومی بخشی از بحث گستر دهتری است که به چگونگی تعامل نظام مفهومی با حوزهها میپردازد. مثلاً اینکه این نظام مفهومی چگونه عناصر یک حوزه را در حوزهٔ دیگر منعکس می کند یا چگونه دو حوزه را به هم پیوند می زند، یا چگونه از حوزه های موجود، حوزهای جدید می سازد. (کوچش ۱۳۹۸: ۳۵۱) نظر اصلی فوکونیه و ترنر این است که برای پرداختن به پیچیدگیهای تفکر بشر، به یک الگوی تک حوزهای یا دو حوزهای نمی توان بسنده کرد، بلکه به الگویی شبکهای یا چندفضایی از تفکر بشر نیاز داریم. (همان: ۳۵۲) براساس نظریهٔ فوکونیه و ترنر فضاها (حوزهها) آمیخته از فضاهای (حوزههای) دروندادی گرفته می شوند و این فضاهای دروندادی ممکن است مانند حوزههای مبدأ و مقصد به هم مرتبط باشند؛ یعنی بهاحتمال می توانند یک استعارهٔ مفهومی تشکیل دهند. فضاهای دروندادی اغلب به لحاظ استعاری به هم مربوط نیستند. (کوچش، ۱۳۹۸: ۳۵۶–۳۵۳). اصول تشکیل فضاهای ذهنی و روابط با نگاشتهای ایجادشده بین فضاهای ذهنی که از طریق فضاسازها استقرار می یابند، مي توانند حاوي يک يا چندگونه از انواع عنصر، ويژگي و رابطه باشند. ساختار فضاي ذهني با تشکيل فضاي پایهای آغاز می شود که دیگر فضاهای ذهنی در ارتباط با آن ایجاد می شوند، به مجموعهای از فضاهای ذهنی متصل، شبكهٔ فضاهای ذهنی می گویند (اونز، ۱۳۹۸: ۱۷۱).

استعارهٔ مفهومی در نظریه فوکونیه و ترنر حاوی چهار فضا است: فضای عام، فضای درونداد یک، فضای درونداد یک، فضای درونداد دو (معادل حوزههای مبدأ و مقصد)، و فضای آمیخته. فضای عام به دو طریق به استعاره مفهومی ارتباط دارد: نخست اینکه یکی از فضاهای عام انطباقهای استعاری میان حوزههای مبدأ و مقصد را ممکن میسازد و یا اینکه دو درونداد، چون یک استعارهٔ قراردادی، ساختاری انتزاعی ایجاد کرده، آن ساختار را به اشتراک میگذارند (کوچش، ۱۳۹۸: ۳۵۳).

به گفتهٔ فوکونیه و ترنر مراحل ترکیب و تکمیل و تفصیل منجر به ساختار نوظهور درآمیخته میشود:

«در مرحلهٔ ترکیب، آمیزه می تواند عناصری از فضاهای ورودی را به منظور فراهم سازی روابطی که در ورودی های مجزا وجود ندارند، باهم ترکیب کند در مرحله تکمیل، فرایند ورود اطلاعات پس زمینه ای تکمیلی در آمیختگی مفهومی است. ما به ندرت متوجه گسترهٔ دانشِ پس زمینه و ساختاری می شویم که به صورت ناآگاه به آمیزه وارد می سازیم. آمیزه ها گستره های وسیعی از این معنای پس زمینه را به خدمت می گیرند. تکمیلِ الگو پایه ای ترین نوع این به کارگیری است: ما برخی بخشهای یک چهارچوبِ معنای آشنا را می بینیم و بخشهای خیلی بیشتری به اصطلاح یواشکی (ناآگاهانه) اما به طرز مؤثری وارد آمیزه می شوند. در مرحله تفصیل، ما آمیزه ها را این گونه در نظر می گیریم که هم زمان اند و آنها را به صورت تخیلی براساسِ اصول اجرا می کنیم، اصولی که برای آمیزه اثبات شده اند. برخی از این اصولِ مربوط به اجرای آمیزه از طریق تکمیل وارد آمیزه شده اند... . بخشی از توان آمیزه این است که همواره مسیرهای تفصیل ممکن فراوانی وجود دارند و تفصیل می تواند تا بی نهایت ادامه داشته باشد. می توانیم آمیزه را قصیل ممکن فراوانی وجود دارند و تفصیل می تواند تا بی نهایت ادامه داشته باشد. می توانیم آمیزه را هرچقدر طولانی و به هر روشی که بخواهیم اجرا کنیم» (فوکونیه و ترنر، ۱۳۹۹: ۸۰ و ۲۷).

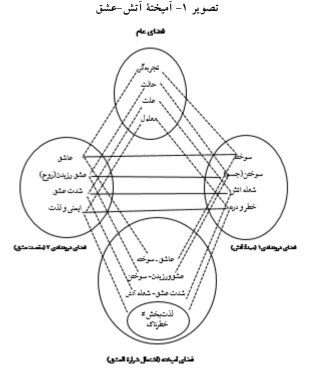
در این مقاله به بررسی نحوه عملکرد این مدل در استعارههای عشق در کتاب فقهالعشق می پردازیم. الگوی نمودارهای موجود برگرفته از مدل فوکونیه و ترنر است. تحلیلهای حاضر نمایش نمونهای از مفهوم سازی های موجود است. به علت تشابه شواهد، از ذکر همهٔ آنها و به دلیل پیچیدگی های ماهوی بحث از ارائهٔ آمار خودداری شده است.

# ۲-۲. آمیخته های استعاری عشق در کتاب فقه العشق

در این بخش، به بررسی آمیختهٔ عشق در کتاب «فقهالعشق» یوسف زیدان می پردازیم. موارد ذیل همه یک نوع آمیختهٔ چندحوزهای را نشان می دهند که مبنایی استعاری دارند و در برخی منابع به آمیختهٔ استعاری معروفند. در این آمیخته ها، همیشه یک فضای درونداد، فضای مفهوم عشق است البته عشق عرفانی و بررسی داده ها نشان می دهد که فضای دروندادی دیگر که فضای مبدأ است را مفاهیمی چون آتش، آب، غذا، نور و غیره پرکرده است. در توضیحات ذیل به مؤلفه های موجود در فضاهای مذکور که درآمیخته باهم تلفیق می شوند و نوع رابطهٔ آنها و شکل گیری نگاشت های بینا فضایی پرداخته می شود. لازم به ذکر است داده های ذیل بر اساس اصول نظریه استعارهٔ شناختی انتخاب شده اند و ممکن است با برخی طبقه بندی های استعاره، مجاز و تشبیه در سایر رویکردها به خصوص رویکرد بلاغت سنتی مغایرت داشته باشد و همچنین به خاطر محدودیت صفحات مقاله، پنج مورد آمیخته استعاری بررسی و تحلیل شده است.

## ٢-٢-١. أميخته أتش \_ عشق

زیدان در کتاب خود پیوسته «عشق» را بهمثابهٔ آتش میداند، بهطوری که ویژگیهای آتش را برای عشق برمی شمارد، در مثال زیر عشق بهمثابهٔ آتشی است که باید نسبت به آن هوشیار بود؛ چراکه زمانی که عشق وجود انسان را بگیرد، انسان تسلیم می شود و توانایی هیچگونه عملی را ندارد: «یَصِحُ الحَذَرُ مِنَ العشقِ قَبلَ اشتعالِ شَرَاراته فقط. فَحِینَ تَحتَدم نَاره... لا حَذَرَ ولا شُعُورَ بِخَطَر، ولا احتجاج بالقضاء و القَدرِ» (زیدان، ۲۰۷: ۷) (ترجمه: حذر از عشق فقط پیش از شعلهور شدن شراره های آن رواست. زمانی که آتش عشق برافروخته می شود... هیچگونه احتیاط و احساس خطر و هیچ اعتراضی به قضاوقدر وجود ندارد).

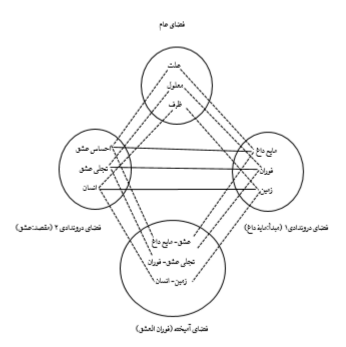


فضای آمیختهٔ فوق از نوع شبکههای چندحوزهای و استعاری است. فضای آمیخته موجود عناصر خود را هم از درونداد مبدأ یعنی آتش و هم از درونداد مقصد یعنی عشق می گیرد. در فضای عام تجربه گر، حالت، علت (آن حالت) و معلول (آن حالت) وجود دارند. در فضای دروندادی (۱) که نوعی حوزهٔ مفهومی مبدأ است، عناصر و مؤلفههای معنایی فرد یا شیء سوخته، حالت سوختن، علت سوختن یا همان آتش و معلول آن یعنی درد ناشی از سوختن وجود دارد. در فضای دروندادی دیگر که متعلق به حوزهٔ مقصد عشق است، عناصر مفهومی عاشق (تجربه گر عشق)، عشق ورزیدن که حالتی احساسی/ذهنی است، شدت عشق و لذت آن وجود دارند. همان طور که میبینید عناصر این دو فضا به واسطهٔ شباهتهای عامی

که در فضای عام است، باهم تلفیق می شوند و فضای چهارمی می سازند که در آن اشتعال شراره های عشق قرار دارد. بخشی از این مفهوم متعلق به فضای دروندادی آتش و بخشی مربوط به فضای دروندادی عشق است؛ اما نکته دیگر عدم همخوانی و تجانس لذت بخشی عشق در درونداد ۲ و خطرناکی آتش در درونداد ۱ است. این تناقض نکته اصلی این عبارت است که باعث می شود از عشق پدیده ای خطرناک در فضای آمیخته ایجاد شود. این عدم تجانس وقتی بیشتر می شود که نویسنده راهی برای رهایی از آن ارائه نمی کند، هرچند برای رهایی از آتش و نیز سوختن، (در درونداد ۱) راه گریز وجود دارد.

در مثالی دیگر با پیچیدگی معنایی در مفهومسازی عشق مواجهیم. نویسنده نشانه عشق را فوران و جوشش می داند، جوششی که زبان بر آن کنترلی ندارد و توان تعریف و تبیین معنا و ماهیت آن را ندارد و تنها کسی از فوران این آتش (عشق) آگاهی دارد که طعم آن را چشیده باشد: «و من عَلاماتِ العِشقِ، الفَوَرانُ وهَذِه العَلامةُ لا تستَطِیعُ اللَّغةُ الإِحَاطةَ بِهَا، بَل تَعجِرُ عَن تَحدیدِ مَعناها وجَوهَرِهَا وأسرارِها ورَعدَة إِیقاعِها...و لِأَنَّ تَعرِیفَه مُستَحِیلٌ، فَالفَوَرانُ يَعرِفُه فقط الَّذِی ذَاقَه» (زیدان، ۲۰۱۷: 70) (ترجمه: از نشانههای عشق، فوران است و زبان را یارای آن نیست که بر این نشانه، احاطه داشته باشد حتی از تعریف معنا، ماهیت، اسرار و ریتم لرزان آن ناتوان است...زیرا تعریف عشق، غیرممکن است، پس فوران (جوشش) آن را فقط کسی میشناسد که آن را چشیده باشد). در بیان فوق دو نوع آمیخته ملاحظه می شود: فوران عشق و چشیدن عشق.

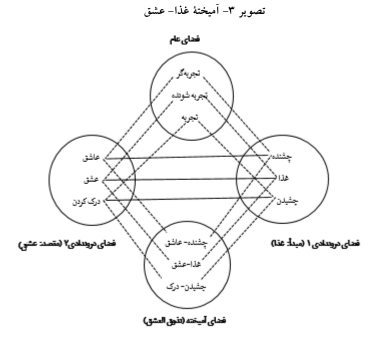
تصوير ٧- آميختهٔ جوشش-عشق



دو فضای دروندادی حاوی مایع داغ و مذاب و عشق است. واژه فوران، در مورد بیرون جهیدن ناگهانی مواد مایع از یک فضای محصور به کار می رود. نکتهٔ مشترک این مفهوم سازی و مورد قبل، وجود گرما است؛ اما در این مورد مؤلفهٔ مایع بودن و مذاب بودن نیز به ذهن خطور می کند. در این حالت گویی که عشق مایع داغ و مذابی است که از جایی، مثلاً ظرف انسان، بیرون می جهد؛ بنابراین فضای دروندادی ۱ مربوط به مایع داغ و فضای دروندادی ۲، حاوی عشق است. در فضای عام نیز رابطه علیت و طرحوارههای قدرتی /حرکتی وجود دارند که کمک می کنند علت با فشار نیرو باعث حرکت معلول شود. در دو فضای دروندادی ۱ و ۲، در مورد ماده مذاب و فوران و نیز عشق و ظهور عشق باهم متناظر و در فضای چهارم باهم آمیخته شوند.

#### ٢-٢-٢. آميختهٔ غذا- عشق

اما در مورد شناخت عشق، یوسف زیدان مدعی است که عشق را چشندهٔ آن می شناسد. عبارت چشیدن عشق یک آمیخته است. در این حالت دو فضای دروندادی ۱ و ۲ شامل حوزه مبدأ غذا و حوزهٔ مقصد عشق است. یک نوع تجانس ما را به استعاری بودن این آمیخته هدایت میکند. در فضای آمیخته چشیدن عشق قرار دارد. چشیدن از حوزهٔ غذا و از درونداد ۱ میآید که همان درونداد مبدأ است. عشق و درک و شناخت آن مربوط به حوزهٔ مقصد در درونداد ۲ است. آنچه این دو فضا را بههم شبیه میکند این است که در فضایی عامتر تجربه گری وجود دارد که عاشق و چشندهٔ غذا را شامل می شود؛ هم کسی که عشق میورزد و کسی که غذا میخورد بهنوعی تجربهگر هستند، هرچند یکی از نوع مادی و دیگری احساسی. عنصری تجربه شونده در هر دو فضا وجود دارد. یکی غذا با خاصیت مادی و دیگر عنصر عشق با ابعاد مجرد است. هر دو فضا حاوی تجربهاند یکی تجربهای جسمی که چشیدن است و دیگری درک کردن که ماهیت انتزاعی دارد. در زیربنای این اتصال استعاری بین چشیدن و درک کردن استعاره جهانی ای بهنام KONOWING AS PERCEIVING (دانستن بهمثابهٔ درککردن) وجود دارد. اگر فرض کنیم که چشیدن نیز مثل دیدن و شنیدن، نوعی ادراک است، خواهیم دید که چشیدن نیز نوعی ادراک است و منبع دانایی و شناخت خواهد شد. به عبارت بهتر، چشیدن، تجربهای حسی است که به دانش ما در مورد برخی امور می انجامد. این اتصالهای استعاری بین دروندادهای یک و دو بهاضافه چتر ساماندهٔ اشتراکات آنها در فضای عام، آمیخته ای ایجاد می کند که در آن چشیدن از حوزهٔ غذا یا عشق از حوزه عشق طبق رابطه ای قیاسی باهم تلفیق می شوند و فضای جدیدی در ذهن ایجاد می کنند:



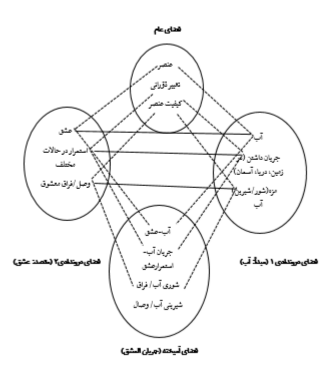
عشق حالتی انتزاعی است که طبق استعاره حالات بهمثابهٔ اشیا فیزیکی OBJECTS می تواند به قیاس با شیئی مادی مثل غذا درآید و در یک رابطهٔ قیاسی قرار گیرد. این رابطه بین عشق و غذا با کلمه چشیدن رخ می دهد که به نوعی فضاساز محسوب می شود. در مثالهای فوق مفهوم «آتش» از طریق واژگان «اشتعال»، «شراره»، «تحدم»، «نار» و در مثال دوم با واژهٔ «فوران» انگیخته می شود. حوزهٔ گرما، آتش و متعلقات آن در عرفان، مبنایی برای برجستگی برخی جنبههای عشق است که شاید نتوان در گفتمان عادی آن را فهم کرد. درآمیختگی عشق – آتش، جنبه پیامدهای دردناک عشق برجسته می شود. این مفهوم در گفتمان عرفانی مشهود است و عشق همواره با درد و رنج همراه است. درآمیختگی تجلی عشق – فوران، جنبه دیگری از عشق از حوزه مبدأ یعنی درونداد ۱ بر فضای آمیخته فرافکنی می شود و حرکت و پویایی و گرما را در فضای آمیخته ایجاد می کند، بی آنکه به ماهیت و جزئیات این نیروی پویشی اشاره کند. این نوع اتصال نیز از نوع قیاس است. در تناظر عشق – غذا، برای برجسته سازی درک و شناخت عشق از درونداد ۱ مفهوم مؤلفهٔ چشیدن بر آمیخته نهایی فرافکنی می شود و حاصل این بازتاب نوعی امتزاج مفهومی است. هرچند در معنای واقعی نمی توان به شباهت این دو تجربه پی برد، ولی این نوعی امتزاج مفهومی است. هرچند در معنای واقعی نمی توان به شباهت این دو تجربه پی برد، ولی این امکان از طریق رابطهٔ قیاس و براساس برهم کنش این فضاها ایجاد می شود. در مرحلهٔ دوم یعنی تکمیل، امکان از طریق رابطهٔ قیاس و براساس که موجب پرکردن خلأهای معنایی می شود. ما دانش پسرزمینه و دانش مخاطب از عشق عرفانی است که موجب پرکردن خلأهای معنایی می شود. ما دانش پسرزمینه و

ساختاری را بهصورت ناآگاه به آمیزه وارد میسازیم. بر اساس اصل تفصیل، این آمیخته ها براساس شرایط به روش های مختلف می تواند به طور آنی اجرا شود.

### ٢-٢-٣. آميختهٔ آب - عشق

آب مایهٔ حیات است؛ چنان که خداوند باری تعالی در قرآن می فرماید: ﴿وَ جَعَلْنا مِنَ الْماءِ كُلَّ شَیْءٍ حَیِّ ﴾ (انبیا: ۳۰). (ترجمه: و از آب هر چیز زنده ای را آفریدیم؟) علامه طباطبایی در تفسیر آن می گوید «از ظاهر سیاق برمی آید که کلمه «جعل» به معنای خلق و جمله «کُلَّ شَیْءٍ حَیِّ» مفعول آن باشد و مراد این باشد که آب، دخالت تامی در هستی موجودات زنده دارد» (طباطبایی، ۱۳۷۶، ج ۱۶: ۳۹۰). یوسف زیدان نیز در پاره ای از گفتار خود حالت و تغییرات عشق را چون آب می داند اگرچه در نوع بیان به چگونگی تغییر احوال آب می پردازد که عشق را چون آن مجسم کند:

«أحَوالُ الحُبِّ و تَقَلُباتُ العِشقِ تُشبِهُ تَحَوُّلاتِ المَاءِ، إذ يَجرِي عَذباً فِي مَسَارِ نَهر، ثُمَّ يَصُبُّ فِي بَحر فَيُصبِحُ حِيناً مَالِحاً، ثم تَسطَعُ عليه شَمسُ الوصالِ فيصيرُ بُخاراً، ثم يَعلُو فَوقَ سَماءِ اللَّحَظات سَحَاباً، ثم يَنهَمِرُ سُيُولاً تَسِيرُ عَذبَةً في مَسارِ نَهرٍ...و لذلك، فالعشق دائرةٌ ليس لها أوَّلُ و لا آخِرُ». (زيدان، ٢٠١٧: ٨) (ترجمه: حالات حب (دوست داشتن) و دگرگونيهاي عشق به دگرگونيهاي آب ميمانَد، زماني که آب در مسير رودخانهاي، شيرين و گوارا روان مي گردد، سپس در دريايي ميريزد و گاهي شور ميشود، سپس خورشيد وصال بر آن مي تابد و بخار ميشود، سپس بر فراز آسمان لحظات به صورت ابر بالا ميرود، و پس از آن به شكل سيلهايي روان مي شود و در مسير رودخانهاي، شيرين و گوارا جاري مي شود؛... از اين روي، عشق دايرهاي است كه آغاز و پاياني ندارد).



تصوير ٤- آميختهٔ آب- عشق

همان طور که در نظریه پیش بینی می شود، در این آمیختهٔ استعاری، برخی مؤلفه های معنایی حوزه مبدأ آب از جمله چرخه آب و کیفیت آن با ایجاد اتصال های متناظر با حوزهٔ مقصد عشق، بر تحولات عشق و موضوع وصال و فراق معشوق نگاشته شده اند. فضای عام حاوی مفاهیم مشترک عنصر (اعم از مادی و معنوی) تغییر (دَورانی) و کیفیت است که در هر دو درونداد ۱ و ۲ وجود دارد. فشردگی این فضاها در فضای آمیخته، باعث ترکیب آب عشق، جریان آب استمرار عشق، آب شور – فراق و آب شیرین وصال می شود. این ترکیب به کمک دانش پس زمینه ای مخاطب از آب و تحولات و کیفیت آن، تکمیل می گردد. همچنین آشنایی به عشق از نگاه عرفانی که به نوعی دانش فرهنگی است، نیز به تکمیل این آمیخته کمک می کند. این اطلاعات عرفانی و بالقوه قادر است در موقعیت های مختلف اجرا شود.

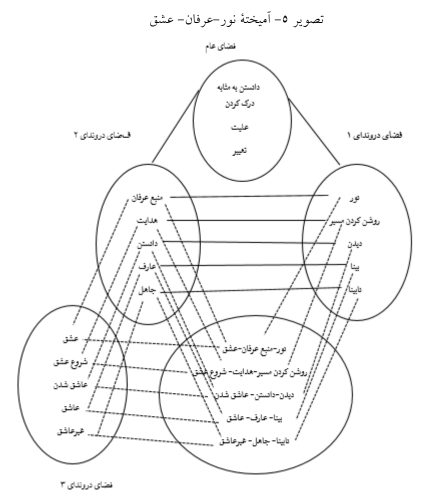
دربارهٔ اضافهٔ استعاری «شمس الوصال» نیز می توان این استنباط را کرد؛ همان طور که خورشید، گرمی بخش و منبع نور است، خورشید وصال بیانگر آن است که وصال همچون خورشید به زندگی رونق و حیات می بخشد و در گرو وصال است که انسان هدایت می شود. درواقع خورشید نمادی برای «وحدت» است که می توان در اینجا به خوبی این معنا را درک کرد و همچنین در جملهٔ «فالعشق دائرهٔ لیس لها أول و آخر» نویسنده برای عشق اول و آخری در نظر ندارد که برآمده از کمال و تمام بودن آن است که در

فرهنگ نمادها آمده است «دایره نفخهٔ بدونِ آغاز و پایانِ خداوندی را نشان می دهد این نفخه به طور مداوم و در همهٔ جهات دنبال می شود. اگر نفخه متوقف شود، بلافاصله دنیا مضمحل خواهد شد» (شوالیه و گربران، ۱۳۸۲، ج ۳: ۱۷۱).

## ٢-٢-٤. آميختهٔ نور - عرفان - عشق

نور یکی از واژگان بحثبرانگیز در قرآن کریم است که برای مفاهیم مختلف از آن استفاده شده است. در قرآن مجید و روایات اسلامی از چند چیز به عنوان «نور» یادشده است: ۱- قرآن مجید - ۲- ایمان ۳- هدایت الهی و روشن بینی. بنابراین مصادیق نور، خدا، قرآن، پیامبران و به طورکلی آنچه الهی است. از سوی دیگر، نور در معنای فیزیکی خود نیست، هرچند بر آن مبنا استوار است. نور در موارد بسیار زیادی با عرفان یا همان شناخت خدا و دین او عجین است. دلیل این امتزاج استعارهٔ مفهومی «دانستن دیدن است» است، چراکه از عمده ترین راههای درک و فهم چیزی، دیدن آن است و این ارتباط آن چنان قوی است که گاه آن را مجاز و نه استعاره می پندارند. بنابراین در متون عرفانی نیز مفهوم نور و آنچه مربوط به آن است، کاربرد زیادی دارد. نور رسانهای است که در پرتو آن شناخت حاصل می شود. و در اینجا شناخت عرفانی مبتنی بر عشق رخ می دهد؛ در نتیجه بین نور، عرفان و عشق امتزاجی ناگسستنی رخ می دهد. گویی این سه مفهوم باهم در یک راستا به کار می روند. این امتزاج معنایی در اثر یوسف زیدان نیز مشهود است. به این تمثیل دقت کنید:

«إبتداء العِشقِ بَرقٌ يَلمَعُ مِن بَعِيدٍ، يَتَجَاهَلُهُ الجَاهِلون فَيَصِيرُ بَعدَ حِينٍ ذِكَرى عَابِرة، سَرعَانَ ما يَطوِيها النِّسيَانُ و يَطوِيهم... ويَهتَدِي بِنُورِه العَارِفُون فيُقبِلُونَ نَحوَه ويَجتَهِدُونَ في السَّعي، فَيُدرِكُونَ به بعد حِينٍ، الفَارِقَ بَينَ الهَبَاءِ والهَنَاءِ. يَطوِيهم... ويَهتَدِي بِنُورِه العَارِفُون فيُقبِلُونَ نَحوَه ويَجتَهِدُونَ في السَّعي، فَيُدرِكُونَ به بعد حِينٍ، الفَارِقَ بَينَ الهَبَاءِ والهَنَاءِ. بَينَ السُّدَى و المَدَى المَفتُوحِ للحياة» (زيدان، ٢٠١٧: ٢٩) (ترجمه: آغاز عشق برقى است كه از دور مى درخشد، نادانان نسبت به آن اظهار نادانى مىكنند و لحظهاى بعد خاطرهاى گذرا مى شود. و چه سريع فراموشى، طومار آن خاطره و آن جاهلان را در هم مى پيچد... و عارفان با نورش راهياب مى شوند و بهسوى آن روى مى آورند و سخت تلاش مىكنند و به مدد عشق بعد از مدتى تفاوت ميان بيهودگى و شادمانى، و بى معنايى و عرصه فراخ زندگى را درك مىكنند).



فضای آمیخته- نور - عرفان- عشق

در تحلیل این ارتباطهای معنایی می توان چنین گفت که در مورد اخیر سه فضای دروندادی داریم. فضای دروندادی (۱) فضای نور است. قبل از پرداختن به این فضا لازم است گفته شود که در زبانهای دنیا یک استعاره رایج وجود دارد: KONOWING AS PERCEIVING (دانستن بهمثابهٔ درککردن) که طی آن از حوزههای ادراک حسی مثل شنیدن، دیدن، چشیدن و غیره برای مفهومسازی دانستن استفاده می شود. این استعاره در فضای عام، ساماندهندهٔ مشترکات بین فضاهای دروندادی است. دیدن نیز نوعی ادراک حسی است که با چشم و از طریق نور انجام می شود. در فضای دروندادی (۱)، نور (با هر منبعی) باعث روشن شدن مسیر حرکت یا یک مکان است. کنش حسی دیدن در حضور نور رخ می دهد. در همین رابطه افراد یا موجودات، یا می بینند یا نمی بینند. در فضای دروندادی (۲)، دانستن قرار دارد. مؤلفههای معنایی این حوزه عبارت اند از: منبع دانستن، شروع دانستن یا هدایت به سمت آن، دانستن، کسی که می داند و بالعکس،

کسی که نمیداند. این حوزه کلی است. وقتی در مورد خدا و دین به کار میرود، منظور از دانستن، دانستن و فهم دین و خدا و متعلقات آن است. از حوزه مفهومی مبدأ یعنی نور، مؤلفههای متناظر بر حوزهٔ مفهومی عرفان (دانستن) منطبق می شود؛ اما کار به همین جا ختم نمی شود. در متن، نویسنده از «برق عشق» صحبت می کند، برقی که نادانان می بینند و فراموش می کنند و دانایان به سمت آن حرکت می کنند و ...». در این راستا ورودی سومی به نام عشق، در ذهن انگیخته می شود. در این ورودی، مؤلفههایی هستند که در یک رابطه قیاسی با نور و دانستن در دو ورودی دیگر، فشرده می شوند. این مؤلفهها عشق، شروع عشق، عاشق شدن، عاشق و غیر عاشقاند. مؤلفههای موجود در سه فضا باهم در فضای آمیخته ترکیب می شوند. اطلاعات مخاطب از عرفان و تصوف به وی کمک می کند تا معنای حاصل را تکمیل کند. این فضاهای دروندادی جدیدی به آن افزوده شود. در مثال ذیل شعله عشق (درونداد نور –عشق) در بالای قلب (درونداد دانستن و عرفان) قرار می گیرد و هدایت گر عاشق به سمت محبوب است. چراکه مثل مناره و فانوس دریایی، روشن کننده قرار می گیرد و هدایت گر عاشق به سمت محبوب است. چراکه مثل مناره و فانوس دریایی، روشن کننده

«العِشقُ هو الشُّعلةُ التي بأعلى القلب و هى التي تَجعَلُه مِثلَ الفَنَارِ و المَنَارة؛ و قد قيل قديماً: مَن خَبَت ناره، انهدم مَنَارُه» (همان: ١٣٤). (ترجمه: عشق همان شعلهاى است كه بر فراز قلب جاى دارد و همين شعله است كه عشق را بهسانِ فانوس دريايي و چراغْ خانه مى گرداند. از قديم گفتهاند: كسى كه آتشش خاموش شود، چراغ راه او از بين رود).

این مثال به زیبایی، فشردگی مفاهیم مربوط به نور، عرفان و فهم دین و عشق را در یک فضا نشان میدهد. این امر را با توسل به منبع نورهای مختلف ازجمله: خورشید نیز میتوان نمایش داد. خورشید یکی از مؤلفههای حوزه مفهومی نور است که در عرفان به کار میرود و نمادی برای وحدت و هدایت گری و بخشش است. یوسف زیدان از آمیخته خورشید – عشق – عرفان در عبارت ذیل بهره برده است: «و قال العَارِفُ المَکِینُ، نَجمُ الدِّینِ: حین تُشرِقُ شَمسُ العِشقِ عَلَی القُلُوبِ، تَنقَلِبُ دَولَةُ البَاطِنِ العَمِیقِ...و تَرِقُ المَشَاعِرُ.. و تَشمُو الهِمَمُ إلی السَّمَاء»(زیدان، ۲۰۱۷: ۱۲۸). (ترجمه: و عارف صاحب کمال، نجم الدین گفت: وقتی خورشید عشق بر دلها می تابد، سلطنتِ باطن عمیق دگرگون می شود... احساسات، لطیف می شوند... و ارده ها به سوی آسمان بالا می روند).

در بیان فوق، عشق چون خورشیدی به تصویر کشیده شده است که روشنی می بخشد، به طوری که باعث منقلب شدن قلبها می شود. یعنی قلب را از ظلمت به روشنایی می رساند و در پر تو همین روشنایی است که انسان هدایت می شود. بنابراین می توان استنباط کرد که در نگرش نویسنده عشق هدایت گر است. این برداشت در صورتی اتفاق می افتد که ما سه فضای دروندادی نور (خورشید)، عرفان و عشق را باهم

بیامیزیم و مانند نمونههای قبل از دانش دائرهالمعارفی خود در مورد عرفان برای تکمیل این آمیختگی بهرهبرداری کنیم.

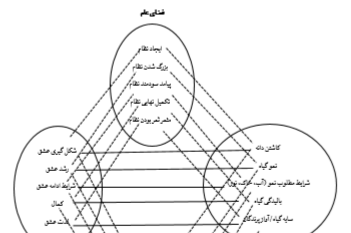
# ٢-٢-٥. آميختهٔ گياه - عشق

عشق مفهومی انتزاعی است که برای تجسم آن ادیبان و عارفان از هر تمثیلی بهره میبرند، یوسف زیدان در بیان ذیل در ابتدا عشق را چون موجود زندهای میداند که رشد میکند و در ادامه ویژگیهای گیاه را برای آن برمی شمارد. «العشق کائِنٌ حَیِّ، تَنمُو بُدُورُه حِینَ تَجِدُ تُربةً خَصِیبَةً وسُقیا، ودِفَ مَسمسِ حَانِیةٍ... فإن بَسَقَتْ، رَوَّت فُرُوعَها مِن بَوَاطِنِنا العَمِیقةِ و اشتَجَرت و تَشَجَنت، واشتَبَکَت عُصُونُها و فُرُوعُها و الأَزهارُ، حِیناً مِنَ الدَّهر، فَسكَنتُها العَصَافِیرُ المُغَرِّدَةُ... و بَعدَما نَعرِفُ فِی ظِلِّها المَمْدُودِ طَعمَ المَعَاةِ الحَقَّةِ، یَوُولُ مَسارُها إلی خَطِّ الزَّوَالِ...بعد أیامٍ، أو شهورٍ، أو عَشَراتِ السِّنِینَ»(زیدان، ۲۰۱۷: ۷۸) (ترجمه: عشق موجودی است زنده که دانههای آن زمانی رشد میکند که خاکی حاصلخیز یابد و بارانی و گرمای آفتابی ملایم ... و چون خورشید پرتوافشانی کند، شاخههای آن را از عمق وجودمان سیراب میکند و پرشاخ و برگ میشود شاخهها و ترکهها و شکوفهها تا مدتی از روزگار درهم تنیده میشوند و پرندگان آوازخوان در آن ساکن شوند و پساز آنکه در سایه گسترده آن (خورشید عشق) طعم زندگی واقعی را شناختیم، مسیر آن پس از روزها یا ماهها یا دهها سال گسترده آن (خورشید عشق) طعم زندگی واقعی را شناختیم، مسیر آن پس از روزها یا ماهها یا دهها سال به خط پایان منتهی میشود)

با توجه به گفتار فوق نویسنده در یک فضای عام احساس را چون گیاه که رویش و رشد و سرسبزی دارد در نظر می گیرد که حوزههای دروندادی منتج از آن برهم منطبقاند به این صورت که عشق با گیاه و شرایط مطلوب عشق برای وصال با رشد و شرایط مناسب گیاه برای رشد، رشد و استقامت عشق از بدو شروع با آبیاری گیاه تناسب دارد.

گاهی دیده می شود که ایجاد نظامهای پیچیده به منزلهٔ کاشتن دانه متصور می شوند: OR CREATE A COMPLEX SYSTEM IS TO SOW A SEED . اگر عشق عرفانی را یک نظام یا ساختار عرفانی پیچیده تصور کنیم، آنگاه می بینیم که انطباقی استعاری میان حوزهٔ گیاه و عشق رخ داده است که حاصل آن، امتزاج این دو در فضایی آمیخته است که آن را می توانیم فضای گیاه – عشق بنامیم.

فنای دروندادی ۱ (مِداً: آب)



تصوير ٦- آميخته گياه - عشق

فناى ليكت (البات الدق)

کائٹ مانہ- ٹنکل گیری میلا

نموگياه-رشد عشق

. سایه گیاه/آواز پروندگان-لذت عشو

فناى دوندادى٢

(مقصد: عشور)

در فضای دروندادی ۱، گیاه با مؤلفههای عینی خود یعنی کاشتن دانه، نمو، شرایط مطلوب نمو، بالیدگی و ماحصل این بالیدگی برای انسانها یعنی سایه و آواز پرندگان قرار می گیرد. در فضای دروندادی ۲، عشق عرفانی قراردارد که در ماهیت نظامی پیچیده است، شکل گیری و شروع عشق، رشد و تکامل آن، شرایط ادامه آن، کمال در عشق و لذت حاصل از آن مؤلفههای نظام عشقیاند که یوسف زیدان تلاش کرده است با توسل به حوزهٔ مفهومی گیاه از آن سخن به میان آورد. بنابراین با آمیختهای استعاری سروکار داریم. از میان همه مؤلفههای حوزهای مفهومی عشق و گیاه، تنها این مؤلفهها برای آمیختگی معنایی در ذهن تداعی میشوند؛ چون در فضای عام، ایجاد یک نظام (فیزیکی یا معنوی)، بزرگ شدن آن نظام و پیامدهای سودمند آن قرار دارند که وجود تشابه دو ورودی مفهومی است. از تعامل این فضاها بهویژه از قیاس میان دو درونداد ۱ و ۲، فضای چهارمی ایجاد می شود. این فضای چهارم آمیختهای است که از تلفیق سایر فضاها ایجادشده است و مبتنی بر قیاس گیاه – عشق است. آنچه باعث مفهومسازی این تکمیل

می شود آشنایی ما با مفهوم عشق در منظر عرفانی آن است که اجرای چنین آمیخته ای موقعیتهای گفتمانی مختلف را تسهیل میکند.

#### نتيجه

براساس نظریهٔ آمیختگی مفهومی، معنی عشق در ترکیب با مفاهیم غیرعشق خلق می شود و سازوکار پیش بینی شدهٔ نظریه در داده های موجود مشاهده می شود. همچنین، تأکید بر مفهوم سازی عاشق و عشق، بعد عرفانی عشق را متمایز از مفهوم سازی های عادی می کند. نتایج تحقیق نشان می دهد، آمیختهٔ غیرعشق – عشق، در هر مورد بسته ای منحصربه فرد و موقت از ساختار مفهومی عشق ارائه می کند. در این آمیخته های استعاری، فضاهای چندگانه باهم تلفیق شدند تا به کمک دانش پس زمینه ای مخاطب، معنای عشق را از جهاتی تکمیل نمایند. اغلب فضاسازی واژگان متعلق به دروندادهای مبدأ آتش، آب، غذا، نور و ... بودند. واژگانی که آن فضاهای دروندادی را در ذهن در ارتباط با عشق برمی انگیزند. روابط میان فضاهای مبدأ و فضای مقصد عشق از نوع قیاس است. عناصر موجود در فضاهای آمیخته، اغلب از حوزه های مبدأ وارد می شدند. در فضاهای عام، همانگونه که نظریه پیش بینی می کند، عناصر، روابط و ویژگی ها حضور دارند که در مورد این آمیخته های استعاری، بیشتر دو فضای ورودی موجود آنها را به اشتراک می گذارند. هرچند فضاهای ورودی بالقوه دارای ویژگی های بسیاری هستند که می شود باهم در آمیزند؛ اما براساس اصل شناوری، ویژگی های بسیاری در این فرایند انگیخته نمی شوند و در حوزه های امیخته وارد نمی شوند و شناور می مانند. به عنوان مثال، در موارد فوق بیشترین ویژگی ها و فرایندهایی که آمیخته وارد نمی شود، مربوط به عاشق و عشق است و معشوق به هر دلیلی در فضای ذهنی آمیخته وارد نمی شود.

در این کتاب، نویسنده بر بازنمایی فرایند عشق و مؤلفههای تشکیل دهنده آن تأکید دارد. در میان قیاس میان عشق و غیر عشق، مؤلفههای رشد، حرکت و تغییر عاشق بسیار مورد تأکید است. این امر را می توان در سوختن عاشق در اثر آتش عشق، در تحولات روحی آن چون چرخهٔ تحولات آب و... ملاحظه کرد. آنچه این تحلیل را از یک تحلیل استعاری صرف متمایز می کند آن است که ابعاد معنی سازی واضح تر مشخص می شود. در استعاره از حوزه مبدأ بر مقصد، نگاشتهایی یک سویه انجام می شود بی آنکه نقش مقصد در این بازسازی معنایی مشخص شود. در اینجا نقش حوزه مقصد یا فضای دروندادی ۲ آن است که محتوای مقصد تحویل محتوای مبدأ داده می شود و به طور کامل در آمیخته نمودار است. از سوی دیگر فضاهای ذهنی یا همان حوزه های مفهومی که در درونداد یک هستند سازه هایی هستند مثل نور، آب، فضاهای ذهنی یا همان حوزه های مفهومی که در درونداد یک هستند سازه هایی هستند مثل نور، آب،

از طرفی دیگر در مدل استعاری نقش تکمیل و تفصیل، به ویژه تکمیل یعنی حضور دانش غیر زبانی ما در ساخت معنا که بر فضای آمیخته عمل می کند مورد توجه قرار نگرفته است. در مثالهای فوق، دانش ما از دروندادهای ۱ که حاوی اطلاعات ما از آب و آتش و نور و غیره است بخشی از دانش پس زمینه ای است. به اضافه دانش ما از عشق در معنای صوفیانه و عارفانه اش که کمک می کند مفاهیم متناقضی چون لذت و رنج، مرگ و زندگی و مفاهیمی مانند رشد، حرکت، تغییر و پویایی را درباره عشق درک کنیم. با این مؤلفه ها همراه است.

### منابع

#### منابع عربى

-قرآن كريم

-زيدان، يوسف (٢٠١٧)، فقه العشق، الرواق للنشر و التوزيع.

#### منابع فارسى

-افراشی، آزیتا، (۱۳۹۷)، **استعاره و شناخت**، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

- الهي قمشهاي، مهدي، ١٣٨٠، ترجمه قرآن (الهي قمشهاي)، فاطمه الزهرا: قم.

-اسودی، علی، آزمون علی آباد، سلمان، (۱٤۰۲)، «بررسی شناختی طرحواره های تصویری در داستان موسی (ع) و خضر (ع) در قرآن»، لسان مبین (51) 14(51.

-اصغرنژاد مرضیه، فقیهملکمرزبان، نسرین (۱۳۹۵)، *«آمیزهٔ جنگ و شکار و عشق در غزلیات سعدی با* تکیهبر نظریهٔ «فوکونیه» و «ترنر»، پژوهش زبان و ادبیات فارسی» ش ٤٢، ۳۱– ٥٩.

-اورکی, غلام حسن، ویسی الخاص. (۱۳۹٦). «بررسی زبان شناختی ساختار معنایی نمونه هایی از آیات قرآن بر یایهٔ نظریهٔ آمیختگی مفهومی »؛ لسان مبین، (۳۰)، ۱-۲٤.

- اونز، ویوین (۱۳۹۸)، واژه نامهٔ توصیفی زبانشناسی شناختی، ترجمه: حدائق رضایی، قم: لوگوس. انصاریان، شادی، داوری اردکانی، نگار. (۱٤۰۱). «استعاره و آمیختگی مفهومی در تحلیل انتقادی گفتمان کارتونهای سیاسی ایران»، فصلنامه علمی - پژوهشی زبانشناسی اجتماعی (6(1), 88-25.

- باوان پوری، مسعود، میرزایی الحسینی، سیدمحمود، فتحی ایرانشاهی، طیبه، (۱۳۹۸). «نشانه شناسی ارتباطات غیرکلامی در رمان «النبطی» اثر یوسف زیدان». دو فصلنامه علمی تخصصی جستارهای ادب عربی ۱۲(۱)، ۲۱-۱.

- ترنر، مارک و فوکونیه، ژیل (۱۳۹۹)، «استعاره، مجاز و ادغام»، استعاره و مجاز با رویکردی شناختی، (گردآورنده آنتونیو بارسلونا)، برگردان فرزان سجودی، لیلا صادقی، تینا امراللهی، تهران: نقش جهان، صص ۲۲۲-۲۱۶.

-حاجی قاسمی، فرزانه، عابدی جزینی، مهدی. (۱۳۹۸). «آمیزش مفهومیِ «مرگ» در نمونههایی از شعر ---جاهلی؛ براساس نظریهٔ آمیختگی مفهومی با الگوی چهار فضایی فوکونیه و ترنر». ادب عربی، (11(2). 166-151.

-حسینی، سمیه سادات، (۱۳۹۰) ، «بررسی موضوعی رمان عزازیل یوسف زیدان»، پایاننامهٔ کارشناسی ارشد زبان و ادبیات عرب، دانشگاه تربیت معلم سبزوار.

-روشن، بلقیس و لیلا اردبیلی، (۱۳۹۵)، مقدمهای بر معناشناسی شناختی، چاپ دوم، تهران: نشر علم. -شوالیه، ژان و گربران، آلن، (۱۳۸۲)، فرهنگ نمادها. ترجمه سودابه فضایلی. تهران: انتشارات جیحون. -طباطبایی، محمدحسین. (۱۳۷٤). تفسیر المیزان. ترجمه محمدباقر موسوی. قم: جامعهٔ مدرسین حوزهٔ علمیه قم، دفتر انتشارات اسلامی.

-فوکونیه، ژیل و ترنز، مارک (۱۳۹۹)، چهگونه میاندیشیم، آمیزهٔ مفهومی و پیچیدگیهای پنهان ذهن، ترجمه: جهانشاه میرزابیگی، تهران: آگاه.

-کرافت، ویلیام و کروز، آلن (۱۳۹۷)، زبانشناسی شناختی، ترجمه جهانشاه میرزابیگی، تهران: آگاه. -کوچش، زولتان، (۱۳۹۸)، مقدمهای کاربردی بر استعاره، ترجمه شیرین پور ابراهیم، چاپ دوم، سمت. -لیکاف، جورج، (۱۳۹۰)، «نظریهٔ معاصر استعاره، ترجمه فرزان سجودی»، در کتاب استعاره مبنای تفکّر و ابزار زیبایی آفرینی، گروه مترجمان به کوشش فرهاد ساسانی، تهران: سوره مهر، صص ۲۳۰–۱۳۵.

-مظفری، سودابه، اسودی، علی، زریوند، نیلوفر، (۱۳۹۹) *«تحلیل سوره «کهف» بر پایه رویکرد معناشناسی* شناختی»، **لسان مبین**. 57-41,(42).1.

-مكارم شيرازي، ناصر (١٣٧٤)، تفسير نمونه، چاپ دهم، تهران: دارالكتب الإسلاميه.

#### References Arabic

- -The Holy Quran
- -Youssef, Zidan. (2017). Fiqh Al\_Ishq (Deep Understanding of Love). Alrivaq lennashr Vattawzi'.

#### **Persian References:**

- -Afrashi. Azita, (2018). **Metaphor and Cognition**, Tehran, Research Institute for Humanities and Cultural studies.
- -Aswadi, A., & zarei, F. (2023). "A study of the term "Yam" in the Holy Qur'an from the perspective", of the Semitic languages. Lisān-i Mubīn, ().
- -Asgharnezhad, M & fahgih malek marzban, N, (2016), "Conceptual Blending of War, Hunting and Love in Saadi's Ghazals Based on Fauconnier and Turner". "Persian language and literature" 42, 31-59.
- -Ansarian, Sh; Davari Ardakani.N . (2023), "Conceptual Metaphor and Blending in Critical Discourse Analysis of Iran's Political Cartoons". **Journal of Sociolinguistics**, 6, 1, 25-38.
- -Bavanpouri,M & Mirzaei Alhosseini, S& Fathi Iranshahi,T, "Semiotics of non-verbal communication in the novel "Al-Nabati" by Yousef Zaidan". It is a specialized academic chapter in Arabic literature, (2), 1-26.
- -Elahi Ghomshei, Mahdi. (2001). **Quran. Translated from Arabic into Persian**. Tehran: Fatemat Azzahra Publication.
- -Evans, V. (2019), A Glossary of Cognitive Linguistics, Translated by: Hadaegh

Rezaei, Qom: Logos.

- -Fauconnier, G. & Turner, M. (2020). **The Way We think: Conceptual Blending and the Mind's Hidden Complexities**. Translated by: Jahanshah Mirza Beighi. Tehran: Agah.
- -Haji Ghasemi, F., & Abedi Jozeini, M. (2019). "A Study of the Conceptual Blending of Death in the Poetry of the Age of Ignorance Based on Gilles Fauconnier and Mark Turner's Model of Four Mental Spaces". *Arabic Literature*, 11(2), 151-166.
- -Husseni, Somayyeh Sadat. (2011). Content Analysis of the Novel "Azazel" by Youssef Zidan. M.A. **Thesis in Arabic Language and Literature**, Sabzevar Teacher Training University.
- -Chevalier, Jean, and Cheerbrant, Alain (1996). **A Dictionary of Symbols**. Translated by Azade Fazaeli

- -Croft, W. & Cruse, D.A. (2019). *Cognitive Linguistics*. Translated by: Jahanshah Mirza Beighi. Tehran: Agah. [In Persian].
- -Kövecses, Z. (2019a). **Metaphor: A Practical Introduction**. Translated by: Shirin Pourebrahim. Second Edition. Tehran: SAMT.
- -Lakoff, G. (2011). "The Contemporary Theory of Metaphor"; Translated by: Farzan Sojudi, In: Metaphor of the Basis of Thought and Beauty-Creating, Tehran: Surah Mehr, pp. 135-230.
- -Makarem Shirazi, Nasser. (1995), **Tafsir Nomoneh**, Print 10,Tehran: Dar alKitab al-Islamiya.
- -Mozaffari, S., asvadi, A., & zarivand, N. (2020). The analysis of the meaning of Surah "Kahf" with a cognitive semantics approach. Lisān-i Mubīn, 12(42), 41-57 -oraki, G., & vaysi, E. (2018). An investigation on the semantic structure examples of Qur'anic verses based on the conceptual blending notion. Lisān-i Mubīn, 9(30), 24-1.
- -Rowshan, B. & Ardebili L. (2016). **An Introduction to Cognitive Semantics**. Tehran: Elm Publication.
- -Turner, M & Fauconnier, J. (2020). "Conceptual Integration and Formal Expression". In: Metaphor and Metonymy at the Crossroads: A Cognitive Perspective (Compiled by: Antonio Barcelona). Translated by Farzan Sojudi. Leila Sadeghi, Tina Amrollahi. Tehran: Naghsh-e Jahan. pp. 244-222.
- -Tabatabai, M. H. (1995). **Tafsir Al-Mizan**; translated by Mohammad Baqir Mousavi, Qom: Qom Seminary Teachers Association, Islamic Publications Office.



# فصلية لسان مبين العلمية

(بحوث في اللغة العربية و آدابها) الترقيم الدولي الموحد للطباعه: ٢٣٥٥-٨٠٠٢

الترقيم الدولي الالكترونيكي: ٢٦٧٦-٢٥١٦



# دراسة المزج المفهومي لله «العشق» في كتاب «فقه العشق» ليوسف زيدان (في ضوء نظريّة فوكونيه و تورنر)

طيبه فتحى ايرانشاهي'، شيرين پورابراهيم'، سيد محمود ميرزايي الحسيني "\*

دكتوراه في اللغة العربية و آدابها من جامعة لرستان، إيران.

أستاذة مشاركة في قسم اللسانيات بجامعة پيام نور، طهران، إيران.

"أستاذ مشارك في قسم اللغة العربية و آدابها بجامعة لرستان، إيران.

#### الملخّص معلومات المقالة

نوع المادة:

مقالة محكمة

تاريخ الوصول:

11.1/17

تاريخ القبول:

18.7/11/.٧

إحدى النظريّات المطروحة في علم الدلالة المعرفي هي نظريّة المزج المفهومي للباحثين فوكونيه و ترونر التي تشتمل على تفسير أبعاد من الاستعارة المفهومية؛ فعلى هذا الأساس تعتبر الا ستعارة المفهومية نتيجة نوع من المزج المفهومي. بما أنّ تكوين ا ستعارات الحبّ (العشق) في النصوص العرفانية عمليّة معقّدة تحتاج إلى تفسير دلاليّ فلهذا قام هذا البحث بتحليل المزج المفهومي الاستعاري لمفهوم العشق في كتاب «فقه العشق» لـ «يوسف زيدان» (الكاتب والرّوائي المصري الشّهير). تشير نتائج البحث إلى أنّ الكاتب اختار الفضاءات الداخلية لمبدأ النَّار والطَّعام والماء والنَّور والنَّبات بسبب طاقاتها المفهوميَّة في عمليَّة تماثل الحبِّ العرفانيّ لكي يقوم بالتكوين المفهومي لأبعاد الحبّ المقصودة من جرّاء العلاقة الحيويّة للتماثل أو

القياس. تتمّ إثارة الأفضية الذّهنيّة المرتبطة بمفهوم الحبّ في مجال الهدف ودمجها وتركيبها مع المكوّنات الموجودة في الأفضية الداخلية لمبدأ النّار والطّعام والماء والنّور والنّبات. تسهم الأفضية العامّة المشتملة على الفعل والعليّة والتغيير والحركة وغيرها في إدارة مجالي المصدر والهدف. إنّ اختيار الفضاءات المتعددة المذكورة قائمةٌ على الخلفيّة العرفانيّة للمتلقّى والسّياق الموقفي والثقافيّ. في هذا المزج الاستعاري يتمّ إسقاط مكوّنات خاصّة مثل الحبّ والتطوّر والحركة والألم والفرح والمعرفة على الفضاء المزيج ولكنّ بعض المكوّ نات الأخرى نحو خصائص الحبيب تظلّ عائمة ولا تدخل في الفضاءات المزيجة. وفي مرحلة الإكمال يساعد علم المتلقّى في مجال الحبّ العرفاني على سدّ الفراغات الدلاليّة ليكتمل المعنى في الظّروف الخطابيّة و يتمّ إجراؤه.

االكلمات المفتاحيّة: علم الدّلالة المعرفي، المزج المفهومي، فوكونيه و تورنر، العشق، يوسف زيدان، فقه العشق.

الاقتباس: فتحي ايرانشاهي، طيبه؛ يورابراهيم، شيرين؛ ميرزايي الحسيني، سيد محمود. (١٤٠٣١). دراسة المزج المفهومي للـ «العشق» في كتاب «فقه العشق» ليوسف زيدان (في ضوء نظريّة فوكونيه و تورنر ، السنة السادسة عشرة، الدورة الجديدة، العدد الخامس و الخمسين ، ربيع٣٠١٣، ٢٤-١.

> المعرف الرقمي: 10.30479/lm.2024.18361.3498 الناشر: جامعة الإمام الخميني (ره) الدولية.

حقوق التأليف والنشر © المؤلّفون.



\* عنوان البريد اإللكتروني (للكاتب المسؤول): mirzaei.m@lu.ac.ir